Wil tot macht

Nietzsche heeft in zijn leven één theorie zeer uitvoerig uitgewerkt en daardoor wordt
hij vereenzelvigd met deze theorie. De basis van de idee die hij verspreidt, is dat
alles wat in het universum is, gedreven wordt door één ding: de wil tot macht. Hij
ontleent dit idee aan Schopenhauer. Schopenhauer is van mening dat de
werkelijkheid doordringen is van een wereldwil. Schopenhauer heeft lang geaarzeld
over de term wil en dacht ook aan energie.

Volgens Nietzsche is de werkelijkheid een onophoudelijk ‘worden' of ‘gebeuren’; zij is
constant in beweging en verandering. Door een spel en strijd van krachten die elkaar
tegenwerken ontstaat dit. Elke kracht wil zich als dermate uiten, en zo andere
krachten aan zich wil onderwerpen en bevelen. Elke kracht wordt dan ook
beschreven als een wil tot macht: "dat wil zeggen als onverzadigbaar verlangen naar
het betonen van macht; of gebruik, uitoefening van macht, als scheppende drift enz."
De wil tot macht is aan de ene kant een bevelen van een andere wil tot macht, en
aan de andere kant is het een zelfoverwinning: ledere macht wil meer macht dan het
op ieder moment bezit.

Jan Keij raadt in zijn boek Nietzsche als opvoeder de lezer aan om deze ‘wil tot
macht’ te observeren in de natuur, cultuur, intermenselijke verhoudingen en bij jezelf.
ldee

Bron: bovenstaande tekst deels ontleend aan internet/wikipedia/zoekterm: Wil tot
macht/ oktober 2015

Friedrich Nietzsche (1844 - 1900)

Friedrich Nietzsche werd op 15 oktober 1844 in Rocken geboren, als zoon van een
predikant. In 1864 gaat hij in Bonn theologie studeren. Al snel stapt hij over naar
klassieke talen, een studie die hij voortzet in Leipzig. Amper afgestudeerd wordt hij in
1869 hoogleraar klassieke taal- en letterkunde aan de universiteit van Bazel.
Nietzsche staat in deze tijd sterk onder de inviloed van de filosoof Arthur
Schopenhauer (1788-1860) en de kunstenaar Richard Wagner (1813-1883). Filosofie
en wetenschap enerzijds, kunst anderzijds zullen van blijvende betekenis zijn voor
zijn leven en werk. Op grond van een zeer slechte gezondheid verlaat hij in 1879 de
universiteit om de rest van zijn leven een nomadisch bestaan te leiden. Hij leeft in
pensions in Zwitserland en Itali€, eenzaam en vaak geteisterd door ernstige
hoofdpijn. Dit belet hem echter niet in hoog tempo zijn boeken te schrijven en te
publiceren. Daarnaast is er een grote hoeveelheid nagelaten aantekeningen. In het
prille begin van het jaar 1889 stort Nietzsche in Turijn op straat in; de rest van zijn
leven zal hij, beroofd van zijn geestelijke vermogens, onder de hoede van zijn
moeder en zuster doorbrengen. Hij overlijdt op 25 augustus 1900 te Weimar.



Zoals de meeste grote denkers is Nietzsche zowel 'eigentijds' als 'oneigentijds’; kind
van zijn tijd met zijn interesse in de vitale, natuurlijke basis van het denken en doen
van de mens, 'unzeitgemass' wat betreft zijn vlijmscherpe kritiek op de Europese
cultuur - die hij als nihilistisch en decadent beschouwde. Aanvankelijk hoopte hij dat
de kunst, en met name Wagner's Gesamtkunstwerk, deze cultuur nieuw leven kon
inblazen. In een tweede fase helpt vooral de wetenschap de cultuurcriticus de
'menselijk, al-te-menselijke’ natuur zichtbaar te maken onder religie en moraal. In
Nietzsche's laatste fase tracht hij de cultuur van zijn tijd een nieuw ideaal voor te
houden. Daarbij spelen zijn leerstellingen van de ‘wil tot macht', de Ubermensch en
de 'eeuwige terugkeer van het gelijke' een centrale rol.

Werkelijkheidsopvatting
"Om te leven hebben we leugens nodig als metafysica, moraal, religie en
wetenschap"

De werkelijkheid - aldus Nietzsche - is een onophoudelijk ‘worden' of 'gebeuren’; zij is
voortdurend in beweging en verandering. Dit proces ontstaat door een spel en strijd
van op elkaar werkende krachten. Elke kracht wil zich als zodanig manifesteren, en
aldus andere krachten aan zich onderwerpen en bevelen. Elke kracht wordt dan ook
beschreven als een wil tot macht: "dat wil zeggen als onverzadigbaar verlangen naar
het betonen van macht; of gebruik, uitoefening van macht, als scheppende drift enz.".
ledere wil tot macht is enerzijds een commanderen van een andere wil tot macht, en
anderzijds zelf-overwinning: iedere wil tot macht wil meer macht dan hij op ieder
moment bezit.

Alle werkelijkheid, inclusief de mens, is wil tot macht. Maar 'de wil tot macht' verwijst
niet naar een nieuw metafysisch eenheidsbeginsel. Zoals zo vaak, aldus Nietzsche,
is de eenheid van een woord geen garantie voor de eenheid van de zaak: de wil is
slechts als woord een eenheid. In feite is alle eenheid (...) slechts als organisatie en
samenspel eenheid: niet anders dan zoals een menselijke gemeenschap een
eenheid is". Beter zouden we daarom spreken van 'willen tot macht’, die hiérarchisch
zijn georganiseerd, met een tijdelijke regent die het commando voert. Een macht is
nooit absoluut; macht is slechts macht in een spel met andere machten. Er is geen
macht op zich, en nog minder een op zich staande hoogste (al-)macht. Een
hoeveelheid macht wordt bepaald door de werking die wordt uitgeoefend en
weerstaan.

Bij 'wil tot macht' moeten we ook niet allereerst denken aan menselijke heerszucht.
Wil tot macht is vooral een spel en strijd van interpretaties. ledere opvatting van (een
deel van) de werkelijkheid is een interpretatie, en iedere interpretatie is wil tot macht
(ook Nietzsche's hypothese van de Wille zur Macht is een interpretatie!).



Macht als interpretatie is zingeving, een (steeds opnieuw) scheppen van zin en
betekenis; eerder een 'inleggen' van een betekenis (Sinn hineinlegen) dan een
‘aflezen' van een voorgegeven, vaste betekenis - zoals het leven zelf niet een
aanpassen aan een gegeven werkelijkheid is, maar een overweldigen, een spontaan
nieuw-interpreteren, nieuw-richtinggeven, nieuw-vormgeven van het andere. Dit
impliceert tevens dat iedere zin en betekenis tijdelijk is; er is geen eeuwige zin, alleen
een eeuwig proces van interpreteren. Het spel van de willen tot macht is een spel
van interpretaties waaraan geen oorspronkelijke tekst, geen 'oerzin' ten grondslag
ligt. Zin en betekenis zijn interpretaties, en als zodanig creaties, maaksels (‘ficties’),
geen vaststaande gegevens. Het 'worden’, het 'gebeuren’ heeft een nihilistische kern,
dat wil zeggen: het worden heeft geen voorgegeven zin (betekenis en richting), is in
die zin zin-loos; alle zin is geschapen zin. En omdat geen enkele interpretatie zich
kan meten aan een onafhankelijk daarvan bestaande 'ware werkelijkheid', is iedere
interpretatie ten opzichte van andere interpretaties noodzakelijk gewelddadig en
onrechtvaardig.

Bron: http://drewww.uvt.nl/~ljansen/filosoof/gesch/nietzsch.htm



